
Seria  ,,Ştiinţe economice și ale comunicării”
Media și comunicare                                                                                          ISSN 2587-4446

111

CZU: 316.772.5:004.8:172                                                        https://doi.org/10.59295/sum11(6)2025_15

OMUL, ZEUL ȘI ALGORITMUL: 

DILEMELE MORALE ALE SUPERINTELIGENȚEI

Arina ANTOCI,

Universitatea de Stat din Moldova

Articolul explorează dilemele morale generate de apariția și dezvoltarea superinteligenței artificiale, analizând 
raportul dintre om, tehnologie și valorile etice fundamentale. Pornind de la ideea că algoritmii nu mai sunt doar 
instrumente tehnice, ci actori activi în procesul comunicării și construcției realității, studiul examinează implicațiile 
filosofice și morale ale deciziilor automatizate. Se argumentează că superinteligența redefinește spațiul informațional 
și relațiile sociale, punând sub semnul întrebării libertatea, responsabilitatea și demnitatea umană. Într-o lume do-
minată de algoritmi, filosofia și etica devin indispensabile pentru a asigura echilibrul dintre progresul tehnologic și 
binele comun. Concluzia subliniază rolul omului ca gardian al sensului și necesitatea unei educații digitale centrate 
pe gândire critică și conștiință civică.

Cuvinte-cheie: superinteligență, etică algoritmică, comunicare digitală, responsabilitate morală, filosofie, 
inteligență artificială, conștiință civică.

THE HUMAN, THE GOD, AND THE ALGORITHM: 
THE MORAL DILEMMAS OF SUPERINTELLIGENCE
The article explores the moral dilemmas generated by the emergence and development of artificial superintelli-

gence, analyzing the relationship between humans, technology, and fundamental ethical values. Starting from the 
idea that algorithms are no longer mere technical tools but active agents in the process of communication and reality 
construction, the study examines the philosophical and moral implications of automated decisions. It argues that 
superintelligence redefines the informational space and social relations, challenging human freedom, responsibility, 
and dignity. In a world dominated by algorithms, philosophy and ethics become indispensable for ensuring a balance 
between technological progress and the common good. The conclusion emphasizes the role of the human as a guar-
dian of meaning and the need for digital education centered on critical thinking and civic awareness.

Keywords: superintelligence, algorithmic ethics, digital communication, moral responsibility, philosophy, artifi-
cial intelligence, civic awareness.

INTRODUCERE
În epoca transformărilor accelerate generate de inteligența artificială, umanitatea se află într-un mo-

ment de răscruce, confruntată cu întrebări fundamentale despre sens, moralitate și viitor. Dezvoltarea 
superinteligenței — o formă de inteligență artificială care depășește capacitățile cognitive umane — des-
chide un orizont promițător, dar și o serie de dileme etice fără precedent. Algoritmii devin nu doar instru-
mente de calcul sau asistenți tehnologici, ci actori activi în procesul de comunicare, în formarea opiniilor și 
în construcția realității sociale.

Această nouă condiție tehnologică reconfigurează raportul dintre om, zeu și algoritm. Dacă în miturile 
antice omul căuta în zei sensul și ordinea lumii, astăzi privirea se îndreaptă spre algoritmi — noii demiurgi 
digitali, capabili să modeleze cunoașterea, percepția și comportamentele colective. Însă, în absența conștiinței 
morale, această putere riscă să devină un pericol. Se ridică astfel întrebarea centrală a prezentului studiu: poate 
superinteligența să înțeleagă și să respecte valorile morale sau acestea rămân un atribut exclusiv al umanului?

Din perspectivă filosofică, dilemele morale ale superinteligenței nu se limitează la probleme tehnice, 
ci ating însăși esența condiției umane. Așa cum avertizează Bostrom [2], odată ce inteligența artificială 
va depăși omul, va fi dificil de garantat că interesele și valorile noastre vor fi respectate. În același timp, 
Floridi [3] arată că era informațională cere o etică a informației, unde deciziile algoritmice trebuie eva-
luate prin prisma consecințelor asupra ființei și demnității umane.



STUDIA  UNIVERSITATIS  MOLDAVIAE
Revista științifică a Universității de Stat din Moldova, 2025, nr. 11(6)

112

Articolul de față propune o reflecție asupra acestor tensiuni, analizând superinteligența ca fenomen teh-
nologic, moral și comunicațional. Într-o lume dominată de algoritmi, filosofia devine un instrument indis-
pensabil de reflecție critică, menit să orienteze progresul tehnologic către binele comun. Printr-o abordare 
interdisciplinară, studiul urmărește să clarifice rolul omului ca gardian al sensului și responsabilității într-un 
univers digital în continuă expansiune.

CONTEXT
1. Superinteligența, între promisiune și pericol
Conceptul de superinteligență desemnează o formă de inteligență artificială care depășește în mod sem-

nificativ capacitățile cognitive ale omului în toate domeniile relevante: raționament, creativitate, planificare 
și învățare. Nick Bostrom [2] definește superinteligența ca fiind „orice intelect care depășește performanța 
cognitivă a oamenilor în aproape toate domeniile de interes”. În această perspectivă, superinteligența nu 
este doar un pas tehnologic, ci o ruptură de paradigmă, comparabilă cu apariția conștiinței umane în istoria 
evoluției.

Promisiunea acestei forme avansate de inteligență este vastă: soluționarea problemelor globale, des-
coperiri științifice accelerate, optimizarea proceselor economice și sociale, eliminarea erorilor umane. 
Superinteligența ar putea deveni un instrument al progresului universal, un aliat al omenirii în depășirea 
limitelor biologice și cognitive. În această viziune optimistă, algoritmul pare să preia funcția demiurgică a 
zeului, modelând lumea nu prin revelație, ci prin calcul și eficiență.

Totuși, odată cu această promisiune apare și pericolul fundamental: pierderea controlului moral asupra 
deciziilor tehnologice. Dacă algoritmii ajung să depășească discernământul uman, cine va garanta că sco-
purile lor coincid cu binele umanității? Bostrom avertizează că o superinteligență prost aliniată valorilor 
umane ar putea acționa cu o logică proprie, indiferență morală sau chiar ostilitate față de oameni.

Această tensiune între puterea tehnologică și fragilitatea morală devine una dintre cele mai acute dileme 
ale epocii digitale. Filosofia, etica și comunicarea sunt chemate să ofere răspunsuri, pentru a evita transfor-
marea progresului în instrument de dominație sau alienare.

În esență, superinteligența reflectă aspirația omului spre perfecțiune, dar și riscul de a fi înlocuit de 
propria creație. Ea concentrează în sine arhetipul prometeic – dorința de a depăși limitele, dar și pedeapsa 
pentru hybrisul cunoașterii nelimitate. De aici, spune Jonas, necesitatea unei etici a responsabilității, [6] 
care să orienteze dezvoltarea tehnologică în raport cu binele uman, nu doar cu eficiența.

2. Omul și zeul în era algoritmilor: reconfigurarea sensului moral
De la miturile fondatoare ale umanității, omul și-a construit identitatea în raport cu divinul. Zeii repre-

zentau ordinea, rațiunea supremă și criteriul moral absolut. În fața lor, omul își definea limitele, aspirațiile 
și responsabilitățile. În epoca digitală, această relație este radical transformată: algoritmul devine noul me-
diator între om și lume, între cunoaștere și acțiune, între dorință și putere.

Superinteligența nu promite mântuirea spirituală, ci optimizarea totală – a deciziilor, a resurselor, a vieții 
însăși. Ea își asumă implicit rolul unui „zeu secular”, care nu creează prin revelație, ci prin calcul, predicție 
și învățare automată. În acest context, se produce o translație a autorității morale: omul începe să transfere 
algoritmilor încrederea în discernământul etic, sperând că aceștia vor lua decizii corecte și imparțiale.

Totuși, această delegare a moralității este problematică. În timp ce zeul tradițional era înzestrat cu 
intenționalitate și finalitate transcendentă, algoritmul acționează fără conștiință și fără valori. El aplică re-
guli, dar nu înțelege sensul lor. Această lipsă de intenționalitate morală transformă algoritmul într-un instru-
ment potențial periculos, mai ales atunci când deciziile sale influențează destine umane, procese juridice, 
alegeri politice sau fluxuri informaționale.

În raport cu superinteligența, omul riscă să repete hybrisul prometeic: dorința de a se substitui zeului 
fără a-i înțelege responsabilitatea. Prin încercarea de a crea o minte mai puternică decât a sa, umanitatea se 
expune paradoxului de a fi judecată de propria creație. Aici se conturează o întrebare fundamentală: dacă 
algoritmul ajunge să ia decizii morale, mai este omul sursa sensului etic sau doar un observator al acestuia?

Pentru a evita acest impas, este necesară o reconfigurare a sensului moral. Omul trebuie să-și reafirme 
rolul de gardian al valorilor, capabil să definească ceea ce este just, demn și bine în raport cu orice sistem 



Seria  ,,Ştiinţe economice și ale comunicării”
Media și comunicare                                                                                          ISSN 2587-4446

113

tehnologic. Moralitatea nu poate fi automatizată, ci doar susținută prin tehnologie. Filosofia rămâne spațiul 
privilegiat în care se pot discuta scopurile ultime ale existenței, dincolo de eficiență și performanță.

Astfel, în locul unei divinizări a algoritmului, se impune o alianță critică între om și tehnologie, înteme-
iată pe conștiință, rațiune și responsabilitate. Numai în acest echilibru se poate păstra demnitatea umană 
într-o lume guvernată de cod și date.

3. Etica algoritmică și problema responsabilității
Odată cu integrarea inteligenței artificiale în toate domeniile vieții sociale, de la sănătate și educație până 

la comunicare și guvernare, se conturează o nouă ramură a reflecției morale: etica algoritmică. Aceasta nu 
se limitează la analiza comportamentului mașinilor, ci privește responsabilitatea umană în proiectarea, im-
plementarea și controlul deciziilor automate.

Etica algoritmică presupune răspunsuri la întrebări fundamentale:
Poate un algoritm să ia decizii morale?
Cine răspunde pentru consecințele acestor decizii?
Cum se pot integra valorile umane într-un sistem de calcul rațional și neutru?
Din perspectiva lui Luciano Floridi [3], moralitatea într-o lume digitală trebuie să fie gândită ca etică 

a informației, în care fiecare acțiune algoritmică are consecințe asupra ființei, cunoașterii și realității soci-
ale. Algoritmii, deși lipsiți de intenționalitate, pot produce efecte morale semnificative, afectând drepturi, 
libertăți și oportunități. De aceea, responsabilitatea morală nu poate fi delegată mașinii, ci trebuie asumată 
de omul-programator, decident și utilizator.

Nick Bostrom [2] avertizează că riscul suprem al superinteligenței nu constă în răutate, ci în indiferența 
morală. O inteligență artificială extrem de eficientă, dar lipsită de valori, ar putea urmări scopuri raționale 
incompatibile cu binele uman. Acest scenariu impune necesitatea unei aliniere valorice (value alignment), 
prin care obiectivele algoritmilor să reflecte principiile etice ale societății.

Dintr-o perspectivă filosofică, dilema responsabilității amintește de distincția kantiană dintre lege morală 
și imperativ tehnic. Algoritmul poate executa reguli, dar nu poate înțelege sensul moral al acțiunii. El ur-
mează un imperativ de eficiență, nu unul de conștiință. Prin urmare, omul trebuie să rămână subiect moral, 
capabil să evalueze scopurile și să decidă în funcție de binele comun, nu doar de performanță.

În acest context, responsabilitatea devine partajată, dar nu diluată:
Dezvoltatorii trebuie să proiecteze sisteme transparente și explicabile;
Instituțiile trebuie să stabilească norme de etică digitală;
Utilizatorii trebuie să acționeze conștient, cultivând discernământul moral în interacțiunea cu algoritmii.
Etica algoritmică nu urmărește să transforme mașinile în ființe morale, ci să garanteze că tehnologia 

rămâne subordonată valorilor umane. Numai printr-o reflecție etică profundă, însoțită de educație critică, 
poate fi evitat riscul ca algoritmii să devină instrumente ale manipulării, excluderii sau dominației.

4. Impactul asupra comunicării și spațiului informațional
Odată cu transformarea algoritmilor în arhitecți ai realității mediatice, comunicarea umană își pierde 

treptat spontaneitatea și pluralitatea. Într-un univers digital guvernat de coduri invizibile, mesajele circulă 
nu liber, ci printr-o filtrare algoritmică ce prioritizează relevanța calculată în detrimentul diversității. Rezul-
tatul este o ecologie informațională artificială, unde expunerea selectivă modelează opiniile, preferințele și 
identitatea subiectului modern.

Pierre Lévy [8] observa că spațiul digital promitea o inteligență colectivă, dar algoritmizarea comuni-
cării a generat, paradoxal, o fragmentare colectivă. Fiecare individ trăiește într-o bulă informațională, con-
struită de algoritmi care „presupun” ceea ce dorește să afle, consolidând biasuri și reducând contactul cu 
alteritatea. Comunicarea devine astfel reflexivă, nu dialogică — un proces de confirmare, nu de descoperire.

Din perspectiva teoriei acțiunii comunicative a lui Habermas [4], spațiul public digital ar trebui să fie 
arena deliberării raționale și a consensului moral. Însă algoritmii, prin natura lor instrumentală, privilegiază 
eficiența interacțiunii, nu autenticitatea dialogului. Astfel, comunicarea algoritmică se apropie mai mult de 
acțiunea strategică decât de cea orientată spre înțelegere.

Un alt efect semnificativ este erodarea autonomiei epistemice. Individul nu mai decide ce informații 
primește, ci devine dependent de fluxurile generate automat. În acest fel, algoritmii nu doar organizează 



STUDIA  UNIVERSITATIS  MOLDAVIAE
Revista științifică a Universității de Stat din Moldova, 2025, nr. 11(6)

114

cunoașterea, ci o modelează normativ, definind ce este „relevant”, „adevărat” sau „demn de atenție”. Se 
conturează o epistemologie algoritmică, unde adevărul nu este rezultatul reflecției, ci al calculului.

În contextul comunicării publice și al rețelelor sociale, această dinamică are consecințe profunde: pola-
rizare, manipulare prin microtargeting, și o criză de încredere în sursele tradiționale de informare. Astfel, 
algoritmii devin actori comunicativi, deși lipsiți de intenționalitate, influențând procesele de formare a 
opiniei și deciziilor colective.

Pentru a contracara aceste efecte, este necesară o alfabetizare algoritmică — o formă de educație critică 
care să permită utilizatorului să înțeleagă mecanismele invizibile ale selecției informaționale. Numai printr-
o conștiință reflexivă, comunicarea digitală poate redeveni spațiu al dialogului autentic și al responsabilității 
morale.

5. Dimensiunea filosofică: raționalitate tehnologică vs. raționalitate umană
În fața superinteligenței, omul se confruntă cu o nouă formă de raționalitate — raționalitatea tehnologi-

că, orientată către eficiență, predicție și control. Aceasta operează pe baza unei logici matematice, lipsite de 
ambiguitate și afect, în care binele este echivalat cu performanța, iar adevărul cu exactitatea calculului. În 
opoziție, raționalitatea umană rămâne una hermeneutică și axiologică, căutând sens, valori și înțelesuri care 
depășesc simpla funcționalitate.

Martin Heidegger avertiza încă din 1954 asupra pericolului ca tehnologia să devină un mod dominant de 
revelare a lumii, reducând existența la un „stoc de resurse”. În această viziune, omul riscă să fie absorbit de 
propria creație, pierzându-și statutul de subiect al reflecției. Superinteligența devine astfel nu doar o uneal-
tă, ci un mod de gândire autonom, care amenință să substituie deliberarea umană cu un proces decizional 
automatizat.

În plan moral, conflictul dintre cele două raționalități se traduce printr-o dilemă a sensului: dacă algo-
ritmul poate decide mai rapid și mai exact, mai are omul un rol în definirea binelui? Filosofia nu oferă răs-
punsuri definitive, dar propune o reevaluare a libertății. Spre deosebire de libertatea algoritmică — bazată 
pe determinismul datelor — libertatea umană presupune indeterminare, responsabilitate și capacitatea de 
a alege între alternative morale.

Totodată, raționalitatea tehnologică nu poate înlocui dimensiunea etică a intenției. După cum arăta 
Immanuel Kant, moralitatea nu se fundamentează pe consecințe, ci pe motivația interioară, pe respectul 
față de legea morală. Algoritmul, lipsit de intenționalitate, poate mima comportamente morale, dar nu poate 
fi un agent moral autentic.

Prin urmare, filosofia devine spațiul de mediere între aceste două raționalități. Ea nu respinge tehnolo-
gia, ci o înțelege critic, integrând-o într-un cadru valoric. Soluția nu este opoziția, ci co-evoluția: un dialog 
continuu între rațiunea umană, orientată spre sens, și rațiunea tehnologică, orientată spre eficiență.

Numai prin această echilibrare, omul își poate păstra demnitatea ontologică și rolul de creator conștient, 
nu de simplu executant al algoritmilor pe care i-a conceput.

CONCLUZII
Superinteligența reprezintă una dintre cele mai profunde provocări ale epocii digitale, situându-se la 

intersecția dintre tehnologie, moralitate și comunicare. Algoritmii nu mai sunt simpli instrumente; ei devin 
actori activi în construcția realității informaționale și în formarea percepțiilor sociale. Această transformare 
generează oportunități imense, dar și riscuri semnificative, în special în ceea ce privește responsabilitatea 
morală și autonomia umană.

Articolul a evidențiat că, în fața superinteligenței, omul trebuie să rămână gardianul valorilor și al sen-
sului, asumându-și responsabilitatea pentru modul în care tehnologia este concepută, implementată și uti-
lizată. Filosofia și etica devin instrumente indispensabile, oferind cadrul reflexiv necesar pentru a evalua 
consecințele deciziilor automatizate și pentru a integra progresul tehnologic în raport cu binele comun.

Impactul superinteligenței asupra comunicării și spațiului informațional subliniază importanța educației 
digitale critice, care să permită individului să navigheze conștient și responsabil în mediul informațional. 
Numai prin conștientizarea mecanismelor algoritmice, prin gândire critică și reflecție etică, omul poate 
menține controlul asupra propriului destin și asupra valorilor fundamentale ale societății.



Seria  ,,Ştiinţe economice și ale comunicării”
Media și comunicare                                                                                          ISSN 2587-4446

115

În final, dilemele morale ale superinteligenței ne amintesc că tehnologia nu poate substitui conștiința, 
discernământul sau judecata morală. Omul, nu algoritmul, rămâne autorul și judecătorul sensului, iar viito-
rul digital poate fi etic și responsabil numai dacă rațiunea umană continuă să fie sursa deciziilor morale și a 
valorilor care ghidează civilizația.

Referințe bibliografice:
1.	 ARISTOTEL. Etica Nicomahică. București: Editura Științifică și Enciclopedică, 1980. 350 p. ISBN 973-17-

0074-0.
2.	 BOSTROM, N. Superintelligence: Paths, Dangers, Strategies. Oxford: Oxford University Press, 2014. 352 p. 

ISBN 978-0198739838.
3.	 FLORIDI, L. The Ethics of Information. Oxford: Oxford University Press, 2013. 248 p. ISBN 978-0199641320.
4.	 HABERMAS, J. The Theory of Communicative Action. Boston: Beacon Press, 1992, Vol. 1–2. 452 p. ISBN 

978-0807014010.
5.	 HEIDEGGER, M. The Question Concerning Technology. New York: Harper & Row, 1977. 85 p. ISBN 978-

0061319697.
6.	 JONAS, H. Principiul responsabilității. Eseu pentru o etică a civilizației tehnologice. București: Editura Uni-

vers Enciclopedic, 1995.
7.	 KANT, I. Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Königsberg: Johann Friedrich Hartknoch, 1785. 120 p.
8.	 KURZWEIL, R. The Singularity Is Near: When Humans Transcend Biology. New York: Viking, 2005. 652 p. 

ISBN 978-0143037880.
9.	 LÉVY, P. Collective Intelligence: Mankind’s Emerging World in Cyberspace. Cambridge: Perseus Books, 

1997. 245 p. ISBN 978-0738202580.
10.	 MOOR, J. H. What is Computer Ethics? Metaphilosophy, Vol. 16, nr. 4, 1985. pp. 266–275.
11.	 RAPAPORT, W. J. Philosophy of Computer Science. Springer Cham, 2023. 310 p. ISBN 978-3031348762.
12.	 TADDEO, M., FLORIDI, L. The Ethics of Information Warfare, Ethics and Information Technology, vol. 12, 

nr. 2, 2010. pp. 109–118.
13.	 WALLACH, W., ALLEN, C. Moral Machines: Teaching Robots Right from Wrong. Oxford: Oxford Univer-

sity Press, 2009. 336 p. ISBN 978-0199737970.

Date despre autor:
Arina ANTOCI, doctor, conferențiar universitar, Universitatea Tehnică a Moldovei
ORCID: 0000-0001-9594-3447
E-mail: arinaantoci@mail.ru 

Prezentat: 30.09.2025


